
Zeitschrift für interkulturelle Germanistik 2025 / Jg. 16
https://doi.org/10.14361/zig-2025-160111

Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme 

Arantzazu Saratxaga

Abstract This essay uses a philosophical-hermeneutic reading of the Oracle of Delphi’s heralds to
portray the mother’s voice as a failed beginning, creating an asymmetry in communication.
The ancient Pythiae, who received and transmitted the divine voice, are associated with the art of
divination. In this essay, however, the reception of Mother Earth’s voice is attributed to a hermeneu
tics of listening. The Oracle of Delphi speaks from the earth’s locus, where the serpent Python, slain
by Apollo, dwells. Priestesses receive messages from Mother Earth and convey them in the form of
sayings, which priests and philosophers then translate and write down. The circle of communicati
on is maintained by the asymmetry of the ›mother‹ voice.

Title The Asymmetry of the Mother-X-Voice

Keywords mother voice; hermeneutics; oracle; divination; listening

Vorspann
Muttersprache. Die Sprache einer Asymmetrie

a) Muttersprache: die Asymmetrie des Ursprungs

Sprache spricht (vgl. Heidegger 1985: 10). Aber die Muttersprache spricht nicht nur.

Mutter als Bestimmungswort eines Kompositums setzt die Sprache an jenen Ort, von

dem die Mutter spricht. Von welchem Ort spricht also die Muttersprache? »Heimat ist

dort, wo die Muttersprache gesprochen wird«, schreibt der Schriftsteller Arnold Stadler

(2019: 6). Dann ist die Muttersprache jene Sprache, die in der Heimat gesprochen wird,

und die Heimat ist jener Ort, wo man die Muttersprache spricht. Die Sprache der Mutter

ist die Sprache der Heimat; die Heimat ist dort, wo die Sprache der Mutter gesprochen

wird. Dieser Zirkelschluss zeigt eine Gleichsetzung zwischen Mutter und Zuhause,

Arantzazu Saratxaga (Aix-Marseille Université)
arantzan@gmail.com

https://orcid.org/0000-0002-1696-1098

© Arantzazu Saratxaga 2025, published by transcript Verlag.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 (BY-SA) license.



120 Arantzazu Saratxaga

wobei die Mutter die Wirtin der Wohnstätte ist, in der das Zuhause jenes ist, in dem

man die Sprache der Mutter spricht. Das 18. Jahrhundert fand einen Ausweg aus diesem

Zirkelschluss, als die Sprache des Heims der Sprache des Ursprungs zugeordnet wurde.

So widmete sich die wissenschaftliche Agenda des 18. Jahrhunderts der Aufgabe, die

Sprache des Heims nicht mehr dem Mutterschoß, sondern jenem Territorium zuzu

ordnen, an das sich das Neugeborene, sich vom Mutterkörper entbindend, anbindet,

sodass die Heimat jener (Ursprungs-)Ort sei, an dem man durch Geburt (nasci, lat.)

ankommt. So veranstaltete die Berliner Akademie der Wissenschaften zu Beginn des

letzten Drittels des 18. Jahrhunderts einen Aufsatzwettbewerb zur Frage nach dem Ur

sprung der Sprache. Johann Gottfried Herder erhielt 1769 den Preis für seine Abhandlung
über den Ursprung der Sprache. Der Philosoph fasst Sprache nicht als eine rein geistige

Tätigkeit auf wie seine Kollegen, etwa Alexander von Humboldt (vgl. 1994), der Sprache

als Sprechakt auf Artikulationssysteme zurückführt, sondern als in der Natur bereits

vorhanden. Auch unartikulierte Lautbilder gelten bei Herder als Sprache. »Schon als

Tier hat der Mensch Sprache« (Herder 2011: 5). Der Mensch besitzt die Sprache, sobald

er sich äußert wie andere Tiere. Sie hat ihren Ursprung in der Natur, denn auch andere

Lebewesen, die die Laute nicht geistig erlernen, sprechen, sodass die Sprache des Ur

sprungs der Sprache der Natur entspricht, die in unartikulierten Lauten gesprochen

wird – ursprünglich deshalb, weil das Neugeborene, das noch nicht der Sozialisation

unterworfen ist, in unartikulierten Lauten, gleich einer ›Tierstimme‹, spricht. So kam

Herder zum Unterschied zwischen der Natursprache und der Kunstsprache, indem er

die Erstere, den ›Klang der Natur‹, und die Letztere, die in der Sozialisation ›erlernt‹

wird, unterscheidet. »Die jungen Enten entschlüpfen der Henne, die sie ausgebrütet,

und hören, vergnügt in den Elementen plätschernd, in das sie der Ruf der mütterlichen

Natur hinzog, die warnende, rufende Stimme ihrer Stiefmutter nicht, die am Ufer

jammert« (ebd.: 97).

Die Stimme der Mutter, die in der Mutter-Natur und in der Mutter-Mensch anklingt,

vertont die Reste des Ursprungs, sodass die Laute in das Alphabetisierungsprogramm

des 19. Jahrhunderts überführt werden. Es ging, wie schon Friedrich Kittlers Arbeit zum

Aufschreibesystem 1800–1900 zeigt, um die Verschriftlichung der Mutterstimme, die

durch den Mund der Mutter erklingt. Die Muttersprache war der Lehrplan für die Er

ziehung der Kinder. Den Müttern kam die Aufgabe zu, den Kindern die Sprache durch

Vorlesen beizubringen, vorausgesetzt, die Naturlaute klangen in der Stimme aus dem

Mund der Mutter mit. Friedrich Kittler hat die Literatur in Deutschland um 1800 als ein

System der Verschriftlichung des Mundes der Mutter beschrieben. »Der Diskurs, den

die Mutter im Aufschreibesystem um 1800 nicht hält, sondern macht, heißt Dichtung«

(Kittler 1995: 35), und der Muttermund reproduziert die mütterliche Naturstimme im
Laut. Aber die Muttersprache war eine Sache der (Auf-)Schreiber:innen, der Dichter:in

nen, nicht ihrer klingenden Stimme.

Die natürliche Sprache wird ›vergessen‹, wenn das Neugeborene in den Sozialisa

tionsvorgang eintritt und die Sprache – die Artikulationssysteme – erlernt. Aber das

Erlernen der Sprache löscht nicht die Sprache der Natur aus, sobald es Mütter gibt. Es

hinterlässt Spuren, denn die Muttersprache bewahrt die Laute der Stimme der Natur:

»In allen Sprachen des Ursprungs klingen noch Reste dieser Naturlaute mütterlicher Na

tur nach« (Herder 2011: 9).



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme 121 

Durch die Stimme der Mutter wird die Stimme der Natur wieder in die Sprache des 
Geistes eingeführt. Die mütterliche Natur säuselt, spricht: Die Mutter-Stimme ist die 
Stimme der Mutter, der Mutter-Natur, des Mutter-Tiers und des Mutter-Menschen glei

chermaßen. Es liegt auf der Hand, dass die Zuschreibung eines Sprachtons an die Natur 
dem Programm der Romantik entspricht, in der die Natur als Wirtin aller Lebewesen 
angesehen wird, deren Sprache auch die Sprache der Mutter ist. 

b) Muttersprache: die Asymmetrie des Anfangs 

Die gängigsten Sprachphilosophien haben die Sprache als geistige Tätigkeit des Men

schen dargestellt. Ihr wird ein Zeitpunkt zugeordnet: der Beginn des Sprechens. 
»Sprache, die ein Mensch als Kind (von den Eltern) erlernt [und primär im Sprachge

brauch] hat« (Dudenredaktion o.J.). Die Muttersprache ist die Sprache des Anfangs. 
Aber wo und wann erfolgt dann der Anfang? Der Anfang ist nicht wiederholbar, wie auch 
der Ursprung nicht rückverfolgbar ist, weil die Menschwerdung (Ontogenese) während 
einer Zeit geschieht, die nur eine Richtung kennt: vorwärts. Die Ontogenese findet im 
Laufe eines Zeitpfeils statt, wonach keine Rückkehr möglich ist. Die Unwiederholbar

keit eines (örtlichen) Ursprungs und eines (zeitlichen) Anfangs, die Unmöglichkeit der 
Wiederkehr zur Zeit der Geburt und zum Ort machen den Ursprung der Sprache asym

metrisch. Aber die unwiederbringliche Zeit hinterlässt ›Spuren‹, die die Erinnerung 
an einen Ursprung und einen Anfang der Sprache wecken können. Man kann sich des 
Moments eines Anfangs und eines Ursprungs entsinnen, was der Rekonstruktion der 
mnemotechnischen Intelligenz zu verdanken ist (vgl. Bergson 1908), oder man kann auf 
ihren völligen Verfall hinweisen, da es keinen Anfang und keinen Ursprung mehr gibt, 
man nur noch die Spuren des Zeitpfeils deuten kann. Sowohl der Ursprung als auch der 
Anfang weisen eine räumliche und eine zeitliche Asymmetrie auf, die eine Öffnung zur 
Ungewissheit des Neuen zulassen. 

c) Sprache des Anfangs: die Offenheit der Schnittstelle bei mehrwertigen Umwelten 

Aus den anthropologischen Philosophien, insbesondere jener von Adolf Portmann – ex

emplarisch in seinem Werk Um das Menschenbild: Biologische Beiträge zu einer Anthropologie 
(1964) –, wissen wir bereits, dass die Menschwerdung einem Prozess der extrauterinen 
Ontogenese gleicht. Das heißt, dass die Anbindung an die Welt, die der Entbindung vom 
Mutterkörper folgt (vgl. Saratxaga Arregi 2019: 121–131), ein Übergangsprozess ist, der 
nicht aufhört, sich zu vervollständigen. Das bedeutet, das Ankommen in der Welt ist ein 
Vorgang, der nicht aufhört ›überzugehen‹. Dies wird in der Biologie als Ontogenese und 
in der Tiefenpsychologie und Psychoanalyse als Übertragung bezeichnet. 

Das Neugeborene tritt in die offene Welt ein, indem es teilweise an der Umwelt der 
Mutter sowie an denen anderer allmütterlicher Instanzen teilhat. Der Anfang ist die Öff

nung zu mehreren Umwelten, an deren Schnittstelle sich sowohl der Übergang als auch 
die Ontogenese vollzieht. Die Welt des Neugeborenen, die durch die Sprache geformt 
wird, formt sich in dieser ontologischen Differenz zwischen mehrwertigen Umwelten, 
weil sie sich an eine offene Umwelt anbindet, als Folge des Verlassens der intrauterinen 
Behausung – einer geschlossenen Umwelt –, deren Unumkehrbarkeit als Verlust erlebt 



122 Arantzazu Saratxaga

wird. Die Muttersprache bildet sich in dieser radikalen Offenheit, die nichts anderes be

deutet als eine Asymmetrie der Herkunft.

1. Pythien
Das Relais der Mutter-X-Stimme

Dem Versuch, die Liebe zum Wissen untadelig zu machen, ordnete Sokrates den del

phischen Spruch zu: νῶθι σεαυτόν (gnóthi seautón). »Erkenne dich selbst«, eine der sieben

Weisheiten, die Thales überliefert haben soll (vgl. Snell 1971: 12), steht als Spruch über

dem Apollotempel von Delphi. Sokrates griff diesen Satz auf und machte ihn zur An

weisung einer neuen Ausrichtung der antiken Philosophie: Selbsterkenntnis als Weg zur

Wahrheit. Die Anweisung zur Wahrheitserkenntnis stammt aus den Klängen der Pries

terinnen von Delphi, die durch das Orakel die Stimme der Mutter Erde anstimmten.

Sokrates machte die rätselhafte Botschaft der Priesterinnen zum Prinzip einer Philoso

phie, die den Weg zur Wahrheit weist.

Die Pythien waren die Priesterinnen von Delphi und für dessen Orakel zuständig.

Sie waren auf Lebenszeit mit diesem Amt betraut. Ihre Aufgabe bestand darin, durch

Befragung des Orakels Rat zu erteilen. Die Überlieferung über die Stadt Delphi, das

Orakel von Delphi und die Priesterin Pythia ist teilweise schwer zu interpretieren. Die

archäologischen Funde, das literarische und textliche Material sowie wissenschaftli

che Untersuchungen zum Orakelkult in Delphi sind nicht einheitlich. Der Grund für

die Uneinheitlichkeit der aus zahlreichen Quellen stammenden Angaben liegt in der

mehr als »tausendjährigen Geschichte mit ihren wechselnden politischen, sozialen und

wirtschaftlichen Bedingungen und Wechselfällen« (Friese 2012: 23). Bereits aus dem

siebten Jahrhundert v. Chr. gibt es Berichte über das Orakelheiligtum. Die berühmtes

ten Dichter, Geschichts- und Tragödienschreiber bezeugen mit ergreifenden Worten die

Weissagungen von Delphi.1 Nicht zuletzt ist die hohe Würdigung des Ortes unbestritten

und das Wirken der Priesterinnen als höchst bedeutend bezeugt.2 Das Orakel von Delphi

hatte großen Einfluss auf das innen- und außenpolitische Geschehen Griechenlands,

aber auch auf das Privatleben. Insbesondere bei der Kolonisationsbewegung im heu

tigen Libyen zwischen 750 und 550 v. Chr. und in den Perserkriegen zwischen 480 und

470 v. Chr. waren die Ratschläge der Pythia für die politischen und militärischen Ent

scheidungsträger:innen ausschlaggebend. Auch für das athenische Adelsgeschlecht der

Alkmeoniden beim Aufstieg der makedonischen Herrschaft seit dem Vierten Heiligen

Krieg (339–338 v. Chr.) waren die Priesterinnen angesehene Ratgeberinnen. Darüber

hinaus erfüllten sie eine sehr wichtige Funktion in persönlichen Angelegenheiten, wie

1 Schon die homerischen Hymnen aus dem siebten Jahrhundert v. Chr. berichten von den »schön
fließenden Quellen« des Orakelheiligtums (Homerus 1976: Buch 22, V. 151). In der Folge gibt
es Überlieferungen von Geschichtsschreibern wie Herodot (490/480-430/420 v. Chr), des Tragö
diendichters Euripides (480–406 v. Chr.) und des Dichters Pindar (522–446 v. Chr.) bis zum im
Römischen Reich lebenden Priester Plutarch (45–125 n. Chr.) und dem Reiseschriftsteller Pausa
nias (115–180 n. Chr.).

2 Laut Herodot (vgl. Herodot 1940: Buch 1, 51, zit. n. Friese 2012: 21) übertrafen im fünften Jahrhun
dert v. Chr. die Weissagungen Pythias jene aller anderen griechischen Orakelheiligtümer.



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme 123 

etwa bei der Befragung Homers nach seinem Geburtsort (vgl. Giebel 2001: 90). Delphi 
war im achten Jahrhundert v. Chr. der Nabel der griechischen Welt (vgl. ebd.: 7), die 
Ruhmeshalle und die Stadt der Ratsuchenden Griechenlands. 

2. Apollotempel 
In Erinnerung an den Sieg über Python 

»Es wird viel Verschiedenes über Delphi selbst erzählt und mehr noch über das Orakel 
des Apollon«, sagte Pausanias (1918: Buch 10.5.5, zit. n. Friese 2012: 23). Und es wird 
viel von einer Priesterin namens Pythia berichtet, die unzweifelhaft im Namen Apolls 
weissagte (vgl. ebd.: 27). Die Stadt Delphi mit dem Orakel und anderen lokalen Ein

richtungen wie der Brunnenanlage (Kastaliaquelle und Kassotis) war seit der ersten 
Jahrtausendwende v. Chr. Apoll geweiht. Der Apollonkult ist archäologisch belegt und 
die homerischen Hymnen verherrlichen den ihm geweihten Tempel, in dem das Orakel 
aufbewahrt wird. 

Stätte der Weissagung sei er fortan den Menschen, die stets mir hierher zuführen 
werden vollzählige Hundertopfer, seiʼs aus der Peloponnes, wo sie fruchtbaren Boden 
besitzen, oder auch aus Europa, von Inseln, die wasserumrauscht sind, um sich weis
sagen zu lassen; ich werdʼ ihnen unfehlbar raten, allen nach Satzung geben Orakel im 
schatzreichen Tempel [sic]. (Homer, Hymnus auf Apoll 287–289, zit. n. Giebel 2001: 12) 

Die Mythen erzählen in vielfältigen Versionen die Geschichte eines Drachens namens Py

thon, der in Delphi wohnte und das Orakel bewachte. Bei Apollonios von Rhodos trägt die 
Schlange den Namen Delphyne, wovon sich später der Name der Stadt herleitet. Bei Ovid 
und Hyginus Mythographus trug die Schlange den Namen Python. Sie hauste lange Zeit 
in einer Höhle an einer Quelle. Python, nach den homerischen Hymnen eine weibliche 
Schlange, Tochter der Erde und Hüterin ihrer Mutter Gaia, verfolgte Leto, die Geliebte 
des Zeus und zukünftige Mutter von Apoll und Artemisia. Im Auftrag von Hera, der Gat

tin des Zeus, sollte sie die Geburt Apolls verhindern. Aus Rache besiegte der jugendliche 
Gott im Kampf die Schlange Python (vgl. ebd.: 9). Aus ihrem vergossenen Blut wurde 
der Apollontempel errichtet, der an den Sieg über die alten Mächte erinnerte und zu

gleich dem Orakelkult geweiht war. Der Sieg Apolls über die Schlange stellt jedoch eine 
paradigmatische Wende zu einer neuen Ordnung dar, in der die in archaischer Zeit do

minierenden chthonischen Kräfte durch die neue Ordnung der olympischen Gottheiten 
besiegt werden. Nicht umsonst ist der Sieg über den Drachen einer der berühmtesten 
und am meisten verehrten Kulte der griechischen und römischen Welt. In der Tat be

finden sich in Delphi die ältesten Spuren einer Orakelpraxis aus mykenischer Zeit. Im 
mykenischen Tempel II von Kition auf Zypern wurde eine Bronzeleber mit Orakelin

schriften aus dem 12. Jahrhundert v. Chr. gefunden (vgl. Friese 2012: 20). Offenbar sind 
in Delphi mehrere mykenische Frauenfiguren entdeckt worden, die auf eine starke weib

liche Machtfülle schließen lassen. Bevor die Götter des Olymps die Herrschaft über die 
Rechtsordnung übernahmen, huldigten Schlange und Drache in mykenischen Tempeln 
dem Orakelkult. Aischylos verkündete die Wende zum olympischen Griechenland und 



124 Arantzazu Saratxaga

den Sieg der neuen Ordnung über die Macht der scheinbar uralten Stimme der Mutter,

von den Göttergeschlechtern der Titanen, den Kräften der Erde, zu »der jungen Olympia,

den Kräften des Himmels« (Giebel 2001: 8).

Als erste Gottheit und das Protomantis, als ›Urwahrsagerin‹, waltete Gaia hier, die Erd
mutter, die von Uranos die Mutter der Titanen wurde, des älteren Göttergeschlechts,
das Zeus und den Olympiern weichen musste. Auf Gaia folgte ihre Tochter Themis, die
Göttin des Rechts. Als Dritte nahm, mit Willen der Themis und ohne Gewalt, Phoibe
den Platz ein. Phoibes Tochter ist Leto, auch sie eine Titanin, die von Zeus die Zwillinge
Artemis und Apollon auf Delos zur Welt bringt. Phoibe, heißt es weiter bei Aischylos,
übergibt als Geburtstagsgeschenk Heiligtum und Orakelstätte ihrem Enkel Apollon,
der sich seitdem Phoibos Apollon nennt. (Ebd.: 9f.)

Die Stimme der Weissagung soll nun dem Tempelapoll dienen. Die Pythia verkündete

Weisheiten aus der Kraft der Erde. Von dort, wo die Schlange saß, ertönte die Stimme

der Mutter Erde im Dienste des Apollokultes, und die Priesterinnen weihten den Apollo

tempel.

3. Saxa loquuntur
Omphalos spricht die Stimme der Mutter Erde

Pythien übermittelten in der Regel keine Ja/Nein-Antworten, obwohl diese im archai

schen Griechenland sehr beliebt waren. Die Antworten erfolgten in Form von Sprüchen.

So kam es, dass Orakel, dem lateinischen oraculus entlehnt, »Sprechstatt« heißt. Chres
mos hieß seine griechische Übersetzung, was »Orakelspruch« bedeutet (vgl. Friese 2012:

7). Orakel leitet sich ebenfalls vom lateinischen oraculum, »Ort der Rede«, ab. Der Genius

Loci spricht. Die Weissagung fand in einer Halle des Tempels statt, dem Adyton, in dem

Pythia auf einem Dreifuß sitzend die Orakelsprüche verkündete (vgl. Maaß 2007: 25).

»Neben ihr standen ein Lorbeerbaum, eine goldene und eine hölzerne Statue des Apol

lon und der sogenannte Omphalos, ein kegelförmiger Stein, der nach einem Mythos des

Pindar den Mittelpunkt oder Nabel der Welt bezeichnete« (Friese 2012: 29).

Saxa loquuntur, »die Steine sprechen«. Die Stimme der Mutter Erde wird an einem

Ort empfangen, an dem sich ein Stein befindet, der auf Griechisch »Nabel« bedeutet.

Pindar nennt ihn den ›Nabel der Welt‹. Die Geschichte nach Pindar erzählt, dass Zeus,

um den Mittelpunkt der Erde zu bestimmen, zwei Adler aufsteigen ließ, einen vom west

lichen und einen vom östlichen Rand der Erdscheibe. Als sie sich entgegenflogen, trafen

sie sich genau in der Mitte der Erdscheibe.

An dieser Stelle wurde ein eiförmiger Stein (omphalos, »Nabel«) aufgestellt. Der

Omphalos-Stein gilt nicht nur wegen seines Fundorts im Adyton als Wahrsageobjekt,

sondern auch als Artefakt, aus dem die Stimme der Mutter (Erde) spricht. Auf dem

Omphalos-Stein soll »E GAS« eingemeißelt gewesen sein, das von Plutarch kommen

tierte mythische E der Erdgöttin Ga. Es wurde als eine Inschrift des Kultes der Mutter

Erde angesehen. Obwohl neuere lexigraphische Forschungen diese These als zweifelhaft

erscheinen lassen (vgl. Giebel 2001: 22), ist der Bezug des omphalos zur Mutter Erde



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme 125

im weitesten Sinne aus Sicht einiger Forscher:innen offensichtlich. Nach Jean-Pierre

Vernant (vgl. 1983: 160f.) gilt der omphalos von Delphi als Sitz der Hestia. Für ihn ist die

Analogie zwischen omphalos und Hestia, der runden Feuerstelle des Hauses, offensicht

lich, da Hestia in einigen Darstellungen nicht auf ihrem Hausaltar, sondern auf einem

omphalos sitzt. Marie Delcourt (vgl. 1955: 144–149) gibt dem omphalos die Deutung der

Nabelschnur, die das Kind mit der Mutter verbindet, die Verwurzelung einer Generation

in der vorhergehenden und auch die Verwurzelung der menschlichen Gattung in der

Erde. Der omphalos, der mit der Erde verbunden ist, stellt gleichzeitig einen Punkt der

Einbettung dar, da er als Gefäß für die Seelen und das Leben dient.

4. Wahn- und Wahrsagen

Die Kunst der Pythia war das Wahrsagen. Dies hatte mit Vorhersagen nichts zu tun, ob

wohl die Wahrsagekunst der Vorhersagekunst gleicht. Die Kunst der Orakeldeutung hat

nichts mit der in die Zukunft blickenden Vorhersage zu tun. Vielmehr ging es darum,

Rat betreffend unlösbare Probleme oder erklärungslose Fragen zu erteilen. Die Weisheit

der Priesterinnen lag in der Kunst, göttliche Botschaften aus dem Orakel zu empfan

gen und sie auszusprechen, nämlich die Wahrheit zu sagen. Der Empfang erforderte

ein besonderes Wissen, das Hören der göttlichen Stimme. So kündigten die delphischen

Priesterinnen es beinahe betend an: »Ich sage wahr, so wie der Gott es mir befiehlt«

(Aischylos 1987: v. 33).

Was den prophetischen Aussagewert der delphischen Orakel allgemein angeht, so
gilt hier, was bei Cicero in der genannten Schrift (cic.div.1,37f.) so formuliert wird: Das
delphische Orakel wäre niemals so berühmt gewesen, wenn es sich nicht durch die
höchste Wahrheit, summa veritate, ausgezeichnet hätte. (Giebel 2022: 38)

Die göttlichen Wahrheiten werden durch das Orakel an die Priesterinnen weiterge

geben, die die Aufgabe haben, sie auszusprechen. Die Priesterinnen sind mit der

Wahrsagerei beauftragt. In der Tat hatte Sokrates den Orakelpriesterinnen die ›gött

liche Weissagung‹ zugeschrieben. Und Platon zeigt in seinem vielzitierten Phaidros,
wie die göttliche Besessenheit der Kunst der Weissagung gleicht. Er verwendet manike
(»göttliche Besessenheit«) und mantike (»Weissagung«) als zwei Bezeichnungen für

ein und dasselbe Phänomen, zu dem er schließlich auch die dichterische Inspiration

zählt (vgl. Platon 1984–1987: 244f.). Platon verstand den Wahnsinn, den prophetischen

Wahnsinn, als Verstand der Wahrheit. Die göttliche Wahrheit kann nur im Zustand des

Wahnsinns empfangen werden.

Unwahr ist jene Rede, welche behauptet, daß wenn ein Liebhaber da sei, man vielmehr

dem Nichtliebenden willfahren müsse, weil nämlich jener wahnsinnig sei, dieser aber
bei Sinnen. Denn wenn freilich ohne Einschränkung gälte, daß der Wahnsinn ein Übel
ist, dann wäre dieses wohl gesprochen: nun aber entstehen uns die größten Güter aus
einem Wahnsinn, der jedoch durch göttliche Gunst verliehen wird. Denn die Prophetin
zu Delphi und die Priesterinnen zu Dodone haben im Wahnsinn vieles Gute in beson



126 Arantzazu Saratxaga

deren und öffentlichen Angelegenheiten unserer Hellas zugewendet, bei Verstande
aber kümmerliches oder gar nichts (ebd.: 244).

Poetische Inspiration und Wahrsagung teilen den Wahn als Form von Intelligenz, die

höchsten Ideen zu empfangen. Diese Inspiration ist poetisch und drängt die Seele zu ei

ner Hermeneutik des mantischen Sehens. Der Empfang der göttlichen Stimme erfordert

eine Alteration der Wahrnehmung.

4.1 Wahn-Sehen oder die göttlichen Botschaften empfangen

Der Empfang göttlicher Wahrheiten erforderte eine übermenschliche Aufnahmefä

higkeit, auf die sich die Pythien als Medium vorbereiten mussten. Die körperlichen

Techniken waren sehr anstrengend. Schon Tage vor dem festgelegten Befragungstermin

begann die Pythia mit den Vorbereitungen auf dieses Ereignis. Sie soll die ganze Nacht

gewacht, gefastet, sich verschiedenen Reinigungszeremonien unterzogen haben und

schließlich zur heiligen Quelle gegangen sein, um darin zu baden (vgl. Friese 2012: 28).

Die Reinigungsrituale bereiteten den Empfang der Stimme der Mutter-Erde vor. Dazu

gehörte das rituelle Bad in der Kastaliaquelle vor der Befragung. Danach forderte Pythia

die Klient:innen des Orakels auf, sich in der Quelle zu reinigen. Zu den Vorbereitungs

ritualen gehörten »das Trinken aus der Quelle Kassotis, das Kauen von Lorbeerblättern

und das Anzünden von Räucherwerk« (Giebel 2001: 18). Dann kam das Dreifußritual.

Der Dreifuß war ein Gebrauchsgegenstand, je nach Größe zum Kochen – die Bronzenen

dienten zum Kochen des Opferfleisches – oder zum Baden (vgl. ebd.: 14). Von Homer

wissen wir, dass er ein sehr begehrter und geschätzter Gegenstand war. Pythia saß

auf einem Dreifuß über der Erdspalte, aus der betäubende Dämpfe aufstiegen, die sie

einatmete (vgl. ebd.: 18). Archäologisch ist diese Spalte nicht nachweisbar, neuerdings

werden Spuren von Ethylen, Ethan und Methan um und unter dem Tempel diskutiert

(vgl. ebd.: 12). Das Einatmen der berauschenden Dämpfe öffnete den Geist der Pythia

für die Stimme der Mutter. Auf dem Dreifuß offenbarte sich Pythia den Urkräften der

Erde mit Informationen zur gestellten Frage. Die von der Priesterin gespürten Erdkräfte

inspirierten sie und versetzten sie in einen ekstatischen Zustand. Sie geriet in Trance,

wobei sie ihren Körper verließ. In diesem überwältigenden Zustand war die Priesterin

außer sich. In der höchsten Ekstase des Wahns war ihr Geist bereit, die göttliche Wahr

heit zu sehen und in Versen auszudrücken. Der Dichter Pindar von Theben nannte sie

»die Priesterin, die bei den goldenen Adlern des Zeus sitzt«, und »die delphische Biene«

(Maaß 2007: 17). Ihr körperlicher Kontakt mit dem Allerhöchsten und das Aussprechen

seiner Wahrheiten in Versen wurden von den Dichtern hoch geschätzt. Der poetischen

Inspiration ist, wie wir gesehen haben, die göttliche Besessenheit zu verdanken, die für

die Weissagekunst notwendig ist. Das Aussprechen von Botschaften geschieht in erster

Linie durch den Empfang der Stimme von Mutter Erde, nicht über die Ohren, sondern

durch die unmittelbare Hingabe des Körpers an die göttliche Stimme. Der Körper der

Pythia ist das Bindeglied zwischen dem Fragenden und der Stimme der Mutter-Erde.

Nicht umsonst sind es Frauen, die ihren Körper als Empfangsmedium zur Verfügung

stellen. Misshandlungen und Gewalt gegen Priesterinnen waren keine Seltenheit. Aus

diesem Grund wurden einige Maßnahmen ergriffen, z.B. die Beschäftigung älterer



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme 127 

Frauen. Anfangs wurden auch junge Frauen eingesetzt. Da es später zu Übergriffen 
auf junge Pythien kam, wurden nur noch ältere Frauen in dieses Amt berufen. Nach 
Plutarch war die Misshandlung der Pythien der Grund für den Untergang des Orakels 
von Delphi (vgl. Plutarco 2007: 121–168). 

4.2 Wahrsage: von Protomantis zu Chresmos 

Der Körper der Pythia dient als Ohr für die göttliche Eingebung, die den Geist der Wahr

sagerinnen in Wahnvorstellungen versetzt. An der Wahrhaftigkeit des Wahns ist nicht zu 
zweifeln. Ihr Wahn ist Erkenntnis. Nun müssen die göttlichen Wahrheiten ausgespro

chen werden. Aber in welcher Form werden die wahren Botschaften ausgesprochen? Im 
antiken Griechenland und im Umfeld von Delphi gab es verschiedene Formen des Ora

kels. Neben Ja/Nein konnte auch die Bewegung von Lorbeerblättern abgelesen werden. 
Losentscheidungen gab es ebenfalls. Berühmt wurde Delphi aber durch seine Spruch

orakel, in denen gefragt wurde: »Was ist besser und heilsamer zu tun?« (Giebel 2001: 15) 

4.3 Sprachakt: Der locus Erde stimmt 

Die Priesterinnen dienen dem Apollotempel, aber die Stimme der Mutter scheint die 
Antwort zu geben. Sie aber folgen der Stimme der Gottheiten, die aus dem locus des 
vergossenen Blutes der Mutter Erde spricht. Der locus Mutter-Erde ist die Stimme, die 
von den Ohren der Pythien empfangen und von ihren Stimmen in Töne verwandelt 
wird. Die Altphilologin Marion Giebel (2001: 27) sagt dazu, das »Singen von Versen« sei 
mit der Verkündigung des Orakels verbunden. Viele berühmte Prophezeiungen sind in 
Versen überliefert, meist in epischen Hexametern und jambischen Versen, auch in Tria

metern (vgl. ebd.). Plutarch stellt in seinem Dialog: Warum spricht die Pythia heutzutage 
nicht mehr in Versen?, einen Zusammenhang zwischen dem Verschwinden des Orakels 
und der Form der Verkündigung her. Er beklagt, dass die Botschaften der Priesterinnen 
nicht mehr in Versen vorgetragen werden. Die Prosaform der Orakelverkündigung sei 
jedoch kein Zeichen des Niedergangs. »Zwar habe es früher neben den Versorakeln auch 
Sprüche in Prosa gegeben. In früheren Jahrhunderten waren aber Versformen für jede 
Art literarischer Vermittlung weit verbreitet« (ebd.: 25). Die Pythien sollten aber auch 
in langer metrischer Prosa Auskunft geben, »wie Herodot in seinem Geschichtswerk 
anführt« (ebd.: 27). Die literarästhetische Qualität der Verse ging zugleich mit einem 
volkstümlichen, komödienhaften Stil einher. 

Viele Orakelverse wurden als anrüchig und spöttisch empfunden, zumal manche Ora
keltätigkeit wenig Ansehen genoss. In den Rittern des Aristophanes (V. 1037–8) finden 
wir eine Parodie mit komischer Überzeichnung typischer Züge: Eine Frau wird im hei
ligen Ethen einen Löwen gebären, der mit vielen Mücken für das Volk kämpfen wird 
(Maaß 2007: 18). 

Die poetische Überhöhung kommt jedoch einer dunklen Rätselhaftigkeit gleich. Die 
meisten Antworten waren mehrdeutig formuliert. Tatsächlich waren die Weissagungen 
alles andere als klare Antworten auf Fragen. Die Weisheit der Aussagen lag vielmehr 



128 Arantzazu Saratxaga

darin, dass sie die Fragen mit einem rätselhaften Satz beantworteten, der zur Selbst

findung des Auswegs führen konnte. Auf diese Weise gelang es den Priesterinnen, den

Fragenden den Blick auf eine Lösung zu eröffnen, die im Problem selbst zu finden war.

Es gehörte zum Orakelkult und entsprach der erzieherischen Aufgabe des delphischen

Geistes, die Rätsel zu entschlüsseln. Seine Vieldeutigkeit war typisch für das delphische

Orakel.

Es können einfache und kurze Sätze sein, z.B.: »Aber mir gefällt die Handvoll Körner

besser, die mir der tapfere Mann der Hermine darbringt« (Parke/Wormell 1956: Nr. 242,

zit. n. Giebel 2001: 51), für deren Verständnis aber die Auslegungskunst heranzuziehen

war. Sie waren mehrdeutig, und die Botschaften mussten durch Interpretation ent

schlüsselt werden. Heraklit hat eine wichtige Bemerkung zu den pythischen Sprüchen

(chresmos) hinterlassen: »Der Herr, dem das Orakel von Delphi gehört, sagt nichts, er

verschweigt nichts, er deutet an« (ebd.: 25). Die Adressat:innen müssen die Botschaften

interpretieren und die Rätsel deuten. Die Lehre der rätselhaften Orakel lag in der Deu

tung. Sie mussten interpretiert, d.h. von den Empfänger:innen entschlüsselt werden,

um daraus eine Antwort abzuleiten. Die Zuhörer:innen übernahmen die Verantwor

tung für die Interpretation der Botschaft. Es war die ernsthafte kommunikative Ethik

der Pythia, dass die Empfänger:innen selbst die Entscheidung trafen, was genau sie

empfingen. Tragische Handlungen sind die Folge. Ein Beispiel dafür ist die von Herodot

erzählte Geschichte des Koisos, der trotz Bejahung oder Verneinung des pythischen

Orakelspruchs in eine Sackgasse geriet. Auf seine Frage erhielt er eine Antwort, deren

Ausführung nicht die günstigste Lösung versprach. Trotz Annahme oder Ablehnung des

pythischen Rates erwartete ihn ein düsteres Schicksal. Dieser Teufelskreis des Spruchs,

der eigentlich die rätselhafte Frage in sich birgt, stellt den Fragenden vor eine doppelbö

dige Situation, die später in der spätarchaischen und frühklassischen Zeit als Tragödie

bezeichnet wurde. Die Ödipustragödie thematisiert z.B. die Missachtung des Orakels

durch den König von Theben, Laios.

5. Die Rekursivität ins Offene
Die Hermeneutik des Hörens

When we listen, we open ourselves
Glanville 2012: 170

5.1 Die Deutung der Sprüche und ihrer Aufschreibung

Aus der Quelle – den Orakeln von Delphi – wählt die jeweilige Empfängerin jene

Informationen aus, die sie weitergibt. Die Priesterinnen geben die Asymmetrie der

Orakelstimme in der gleichen offenen Form der Deutung an die Fragenden weiter,

die wiederum aufgeschrieben oder deren Rätsel im Tempel aufgezeichnet wird. Die

Inschrift in der Vorhalle des Apollotempels: »Erkenne dich selbst«, spiegelt den Geist

von Delphi wider, der dem Orakel zugeschrieben wurde. Selbsterkenntnis und Selbst

bescheidung haben eine doppelte Bedeutung: Zum einen warnen sie vor der Blindheit

der Selbstüberschätzung, zum anderen liegt die Wahrheit im inneren Hören. Die Kunst



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme 129 

des inneren Hörens ist gleichbedeutend mit der Kunst, die Sprüche Pythias zu deuten. 
Bekanntlich hat Sokrates diese Weisheit zum Prinzip einer mäeutischen Gnoseologie 
gemacht. Selbsterkenntnis ist das Wissen um die Weisheit Delphis, die in der Schrift 
über die Stimme der Mutter Erde, der Quelle, über die Stimme der Pythia bis hin zur 
Stimme der Philosophie vermittelt wird. Heinz von Foerster, Gregory Bateson und 
Glanville haben vor allem die Hermeneutik des Hörens sehr gründlich entwickelt und 
die Bedeutung der Kommunikation als soziales Agens auf das Zuhören und Aufnehmen 
ausgerichtet. Lernen geschieht ausschließlich durch Rezeption. Durch das Zuhören 
nimmt man am Kreislauf der Kommunikation teil. Glanville (ebd.: 168) sagt: »Wenn 
wir zuhören, können wir (unser Verständnis von) in das Verständnis der anderen ein

fließen lassen«. Auf diese Weise wird jede Partei gleichzeitig Sender und Empfänger. 
Jeder Teilnehmer an der Kommunikation empfängt und sendet. Das Empfangen ist ein 
aktiver Entscheidungsprozess, bei dem alle Beteiligten eine bewusste oder unbewusste 
Entscheidung darüber treffen, was sie annehmen und was nicht. »The receiving of this 
piece of information – is a piece of learning, and is demonstrated to be so by the fact that 
having received it, I am now changed and respond in a special way« (Bateson 2000: 249). 
Der Anfang der Kommunikation verweist auf eine Quelle, die nicht mehr als die Menge 
aller möglichen Botschaften gedacht werden kann. Die Quelle setzt die Asymmetrie der 
Botschaften voraus. Man kennt nicht und wird nicht die Quelle der Information kennen, 
sondern nur ihre Übermittlung durch den Mund der Priesterinnen. Die Asymmetrie 
der Information besagt bereits, so die pythische Weissagung, dass in den Worten von 
Heinz von Foersters (1996: 46) Hermeneutik des Hörens »der Hörer, nicht der Sprecher, 
die Bedeutung einer Aussage bestimmt«. 

Es handelt sich um eine Asymmetrie der Information, die jedoch durch die Offenheit 
der Deutung gekennzeichnet ist. Die Wiederholung der rätselhaften Frage, das Reentry 
des Mysteriums in den Kommunikationskanal, öffnet wiederum die Interpretation für 
die Rezipient:innen. 

5.2 Wenn die Pythien nicht mehr empfangen können: die versiegte Quelle 

Die artikulierten Laute der Pythia wurden vermutlich von der Priesterschaft ›über

setzt‹. Die Priester waren für die Niederschrift der Laute Pythias zuständig (vgl. Friese 
2012: 34) und übernahmen nun auch die Interpretation. Denn die »Delegationen der 
Städte und Könige mussten eine genaue schriftliche Formulierung der Antwort […] 
mit nach Hause bringen, was der Gott gesagt hatte« (Giebel 2001: 25). Wenn aber die 
rätselhaften Botschaften in einer diskursiven Kommunikationsform verschriftlicht und 
die zu deutenden Rätsel zu wissenschaftlichen Aussagen werden, die sich der Deutung 
verschließen, dann ist die Stimme der Mutter X nicht mehr in den Kommunikations

kreislauf eingebunden und dieser endet im Stillstand. 
Plutarch widmet ein ganzes Buch der Frage, warum die Pythier nicht mehr in Versen 

sprechen (vgl. Plutarco 2007). Dies sollte ein Argument für den Niedergang des Orakels 
von Delphi sein. Offenbar war das keine Ausnahme. Irgendwann war man nicht mehr in 
der Lage, die Stimme des Orakels zu empfangen. 

Wenn die Empfänger:innen zerstört werden, versiegt die Quelle und die Kommuni

kation hört auf. Die Kommunikation endet, wenn es keine Empfänger:innen mehr gibt, 



130 Arantzazu Saratxaga

die den Kreislauf der Kommunikation aufrechterhalten können. Am Anfang der Kom

munikation steht der Empfang.

6. Mutter-Stimme: die Stimmer einer Asymmetrie, das Versagen der Anfänge

The argument presented is, that, for
participation and connectedness to be
possible, we need to learn to listen, and to
value listening, rather than being ›giving our
voice‹.

Glanville 2012: 165

Am Anfang war der Empfang des Wortes, dessen Sendung asymmetrisch bleibt, das aber

den Kreislauf der Kommunikation, den Akt des Sprechens in Gang hält. Der Mund der

Pythia, durch den die Stimme der Mutter Erde ertönte, stellte die Kommunikation dar,

d.h. die Übertragung von Botschaften in der Empfangsbereitschaft. Das Übertragen der

Stimme der Mutter Erde war dann vor allem ein Empfang.

Am Anfang war die Quelle, die unvollständige Menge aller möglichen Botschaften,

aus der das ausgewählte Wort durch das Hören bzw. den Empfang markiert wird. Am

Anfang war die Unwissenheit des Wortes, das nur durch seine Rezeption bestimmt wird

und dessen Ungewissheit in den Kreislauf der Kommunikation zurückkehrt. Am Anfang

war die Asymmetrie der Stimme Mutter-X, denen wir den Anfang der Geschichte des

Wissens zu verdanken haben.

Literatur

Aischylos (1987): Die Orestie. Agamenon. Die Totenspende. Die Eumeniden. Hg. u. übers.

v. Emil Staiger. Stuttgart.

Bateson, Gregory (2000): Steps to an Ecology of Mind. Chicago.

Bergson, Henri (1908): Materie und Gedächtnis. Essays zur Beziehung zwischen Körper

und Geist. Autoris. u. v. Verf. selbst durchges. Übertr. mit einer Einf. v. Wilhelm Win

delband. Jena.

Delcourt, Marie (1955): L’oracle de Delphes. Paris.

Dudenredaktion (o.J.): »Muttersprache«. In: Duden online; online unter: https://www.d

uden.de/node/100255/revision/1441688 [Stand: 1.8.2025].

Foerster, Heinz von (1996): Der Wiener Kreis – Parabel für einen Denkstil. In: Friedrich

Stadler (Hg.): Wissenschaft als Kultur: Österreichs Beitrag zur Moderne. Wien/New

York, S. 29–48.

Friese, Wiebke (2012): Die Kunst vom Wahn- und Wahrsagen. Orakelheiligtümer in der

antiken Welt. Darmstadt/Mainz.

Glanville, Ranulph (2012): The Black Boox. Vol. 1: Cybernetic Circles. Wien.

Giebel, Marion (2001): Das Orakel von Delphi. Geschichte und Texte. Griechisch/

Lateinisch/Deutsch. Stuttgart.

https://www.duden.de/node/100255/revision/1441688
https://www.duden.de/node/100255/revision/1441688


Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme 131 

Heidegger, Martin (1985): Gesamtausgabe. Abt. 1: Veröffentlichte Schriften 1910–1976. 
Bd. 12: Unterwegs zur Sprache. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt 
a.M. 

Herder, Gottfried Johann (2011): Abhandlung über den Ursprung der Sprache. Stuttgart. 
Herodot (1940): Geschichten. Herodotos von Halikarnassos. Bd. 1. Dt. v. Adolf Schöll. Hg. 

v. Oskar Weitzmann. Naunhof/Leipzig; online unter: https://www.projekt-gutenber 
g.org/herodot/geschic1/chap001.html [Stand: 1.8.2025]. 

Homerus (21976): Werke in zwei Bänden. Bd. 1: Ilias. Aus dem Griech. v. Dietrich Ebener. 
Berlin/Weimar. 

Humboldt, Wilhelm von (1994): Über die Sprache: Reden vor der Akademie. Hg., komm. 
u. mit einem Nachwort vers. v. Jürgen Trabant. Tübingen/Basel. 

Kittler, Friedrich (1995): Aufschreibesysteme 1800, 1900. 3., vollst. überarb. Neuaufl. 
München. 

Maaß, Michael (2007): Das antike Delphi. München. 
Parke, Herbert William/Wormell, Donald Ernest Wilson (1956): Delphian Oracle. Bd. II: 

The Oracular Response. Oxford. 
Pausanias (1918): Description of Greece. Bd. 4: Books 8.22-10 [Griechisch-Englisch]. 

Übers. v. William Henry Samuel Jones. Cambridge/London; online unter: https://w 
ww.theoi.com/Text/Pausanias10A.html#5 [Stand: 1.8.2025]. 

Platon (1984–1987): Phaidros. In: Ders.: Platons Werke. Erster Theil. Hg. u. übers. v. 
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher. Neuausgabe der 2., verb. Aufl. [1817–1826]. 
Berlin; online unter: https://www.projekt-gutenberg.org/platon/platowr1/phaidro1 
.html [Stand: 1.8.2025]. 

Plutarco (2007): Sobre los oráculos. Por qué cesan los oráculos. Por qué la Pitia no da sus 
oráculos en versos. Sobre la misteriosa »E« que hay en Delfos. Palma de Mallorca. 

Portmann, Adolf (1964): Um das Menschenbild: Biologische Beiträge zu einer Anthropo

logie. Stuttgart. 
Saratxaga Arregi, Arantzazu (2019): Matrixiale Philosophie. Mutter – Welt – Gebärmut

ter: zu einer dreiwertigen Ontologie. Bielefeld. 
Snell, Bruno (Hg.; 1971): Leben und Meinungen der Sieben Weisen. München. 
Stadler, Arnold (2019): Heimat ist, wo die Muttersprache gesprochen wird. »Hosch’t 

Langkweil g’hett?« In: Einfach leben 14, H. 5: Heimatgefühle, S. 6f. 
Vernant, Jean-Pierre (1983): Mito y pensamiento en la grecia Antigua. Barcelona. 

https://www.projekt-gutenberg.org/herodot/geschic1/chap001.html
https://www.projekt-gutenberg.org/herodot/geschic1/chap001.html
https://www.theoi.com/Text/Pausanias10A.html#5
https://www.theoi.com/Text/Pausanias10A.html#5
https://www.projekt-gutenberg.org/platon/platowr1/phaidro1.html
https://www.projekt-gutenberg.org/platon/platowr1/phaidro1.html





