Zeitschrift fir interkulturelle Germanistik 2025 / Jg.16 3
https://doi.org/10.14361/zig-2025-160111

Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme

Arantzazu Saratxaga

Abstract This essay uses a philosophical-hermeneutic reading of the Oracle of Delphi’s heralds to

portray the mother’s voice as a failed beginning, creating an asymmetry in communication.

The ancient Pythiae, who received and transmitted the divine voice, are associated with the art of
divination. In this essay, however, the reception of Mother Earth’s voice is attributed to a hermeneu-

tics of listening. The Oracle of Delphi speaks from the earth’s locus, where the serpent Python, slain

by Apollo, dwells. Priestesses receive messages from Mother Earth and convey them in the form of
sayings, which priests and philosophers then translate and write down. The circle of communicati-

on is maintained by the asymmetry of the smother< voice.

Title The Asymmetry of the Mother-X-Voice

Keywords mother voice; hermeneutics; oracle; divination; listening

Vorspann
Muttersprache. Die Sprache einer Asymmetrie

a) Muttersprache: die Asymmetrie des Ursprungs

Sprache spricht (vgl. Heidegger 1985: 10). Aber die Muttersprache spricht nicht nur.
Mutter als Bestimmungswort eines Kompositums setzt die Sprache an jenen Ort, von
dem die Mutter spricht. Von welchem Ort spricht also die Muttersprache? »Heimat ist
dort, wo die Muttersprache gesprochen wirdx, schreibt der Schriftsteller Arnold Stadler
(2019: 6). Dann ist die Muttersprache jene Sprache, die in der Heimat gesprochen wird,
und die Heimat ist jener Ort, wo man die Muttersprache spricht. Die Sprache der Mutter
ist die Sprache der Heimat; die Heimat ist dort, wo die Sprache der Mutter gesprochen
wird. Dieser Zirkelschluss zeigt eine Gleichsetzung zwischen Mutter und Zuhause,

Arantzazu Saratxaga (Aix-Marseille Université)
arantzan@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-1696-1098
© Arantzazu Saratxaga 2025, published by transcript Verlag.
This work is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 (BY-SA) license.



120

Arantzazu Saratxaga

wobei die Mutter die Wirtin der Wohnstitte ist, in der das Zuhause jenes ist, in dem
man die Sprache der Mutter spricht. Das 18. Jahrhundert fand einen Ausweg aus diesem
Zirkelschluss, als die Sprache des Heims der Sprache des Ursprungs zugeordnet wurde.
So widmete sich die wissenschaftliche Agenda des 18. Jahrhunderts der Aufgabe, die
Sprache des Heims nicht mehr dem Mutterschof, sondern jenem Territorium zuzu-
ordnen, an das sich das Neugeborene, sich vom Mutterkorper entbindend, anbindet,
sodass die Heimat jener (Ursprungs-)Ort sei, an dem man durch Geburt (nasci, lat.)
ankommt. So veranstaltete die Berliner Akademie der Wissenschaften zu Beginn des
letzten Drittels des 18. Jahrhunderts einen Aufsatzwettbewerb zur Frage nach dem Ur-
sprung der Sprache. Johann Gottfried Herder erhielt 1769 den Preis fiir seine Abhandlung
iiber den Ursprung der Sprache. Der Philosoph fasst Sprache nicht als eine rein geistige
Titigkeit auf wie seine Kollegen, etwa Alexander von Humboldt (vgl. 1994), der Sprache
als Sprechakt auf Artikulationssysteme zuriickfihrt, sondern als in der Natur bereits
vorhanden. Auch unartikulierte Lautbilder gelten bei Herder als Sprache. »Schon als
Tier hat der Mensch Sprache« (Herder 2011: 5). Der Mensch besitzt die Sprache, sobald
er sich duflert wie andere Tiere. Sie hat thren Ursprung in der Natur, denn auch andere
Lebewesen, die die Laute nicht geistig erlernen, sprechen, sodass die Sprache des Ur-
sprungs der Sprache der Natur entspricht, die in unartikulierten Lauten gesprochen
wird — urspriinglich deshalb, weil das Neugeborene, das noch nicht der Sozialisation
unterworfen ist, in unartikulierten Lauten, gleich einer >Tierstimmes, spricht. So kam
Herder zum Unterschied zwischen der Natursprache und der Kunstsprache, indem er
die Erstere, den >Klang der Natur¢, und die Letztere, die in der Sozialisation »erlernt«
wird, unterscheidet. »Die jungen Enten entschliipfen der Henne, die sie ausgebriitet,
und horen, vergniigt in den Elementen plitschernd, in das sie der Ruf der miitterlichen
Natur hinzog, die warnende, rufende Stimme ihrer Stiefmutter nicht, die am Ufer
jammert« (ebd.: 97).

Die Stimme der Mutter, die in der Mutter-Natur und in der Mutter-Mensch anklingt,
vertont die Reste des Ursprungs, sodass die Laute in das Alphabetisierungsprogramm
des19. Jahrhunderts tiberfiithrt werden. Es ging, wie schon Friedrich Kittlers Arbeit zum
Aufschreibesystem 1800-1900 zeigt, um die Verschriftlichung der Mutterstimme, die
durch den Mund der Mutter erklingt. Die Muttersprache war der Lehrplan fiir die Er-
ziehung der Kinder. Den Miittern kam die Aufgabe zu, den Kindern die Sprache durch
Vorlesen beizubringen, vorausgesetzt, die Naturlaute klangen in der Stimme aus dem
Mund der Mutter mit. Friedrich Kittler hat die Literatur in Deutschland um 1800 als ein
System der Verschriftlichung des Mundes der Mutter beschrieben. »Der Diskurs, den
die Mutter im Aufschreibesystem um 1800 nicht hilt, sondern macht, heif3t Dichtung«
(Kittler 1995: 35), und der Muttermund reproduziert die miitterliche Naturstimme im
Laut. Aber die Muttersprache war eine Sache der (Auf-)Schreiber:innen, der Dichter:in-
nen, nicht ihrer klingenden Stimme.

Die natiirliche Sprache wird >vergessen<, wenn das Neugeborene in den Sozialisa-
tionsvorgang eintritt und die Sprache — die Artikulationssysteme — erlernt. Aber das
Erlernen der Sprache l6scht nicht die Sprache der Natur aus, sobald es Miitter gibt. Es
hinterldsst Spuren, denn die Muttersprache bewahrt die Laute der Stimme der Natur:
»In allen Sprachen des Ursprungs klingen noch Reste dieser Naturlaute miitterlicher Na-
tur nach« (Herder 2011: 9).



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme

Durch die Stimme der Mutter wird die Stimme der Natur wieder in die Sprache des
Geistes eingefithrt. Die miitterliche Natur sduselt, spricht: Die Mutter-Stimme ist die
Stimme der Mutter, der Mutter-Natur, des Mutter-Tiers und des Mutter-Menschen glei-
chermafen. Es liegt auf der Hand, dass die Zuschreibung eines Sprachtons an die Natur
dem Programm der Romantik entspricht, in der die Natur als Wirtin aller Lebewesen
angesehen wird, deren Sprache auch die Sprache der Mutter ist.

b) Muttersprache: die Asymmetrie des Anfangs

Die gingigsten Sprachphilosophien haben die Sprache als geistige Titigkeit des Men-
schen dargestellt. Ihr wird ein Zeitpunkt zugeordnet: der Beginn des Sprechens.
»Sprache, die ein Mensch als Kind (von den Eltern) erlernt [und primir im Sprachge-
brauch] hat« (Dudenredaktion o.].). Die Muttersprache ist die Sprache des Anfangs.
Aber wo und wann erfolgt dann der Anfang? Der Anfang ist nicht wiederholbar, wie auch
der Ursprung nicht riickverfolgbar ist, weil die Menschwerdung (Ontogenese) wihrend
einer Zeit geschieht, die nur eine Richtung kennt: vorwirts. Die Ontogenese findet im
Laufe eines Zeitpfeils statt, wonach keine Riickkehr moglich ist. Die Unwiederholbar-
keit eines (6rtlichen) Ursprungs und eines (zeitlichen) Anfangs, die Unméglichkeit der
Wiederkehr zur Zeit der Geburt und zum Ort machen den Ursprung der Sprache asym-
metrisch. Aber die unwiederbringliche Zeit hinterlasst sSpurens, die die Erinnerung
an einen Ursprung und einen Anfang der Sprache wecken kénnen. Man kann sich des
Moments eines Anfangs und eines Ursprungs entsinnen, was der Rekonstruktion der
mnemotechnischen Intelligenz zu verdanken ist (vgl. Bergson 1908), oder man kann auf
ihren vélligen Verfall hinweisen, da es keinen Anfang und keinen Ursprung mehr gibt,
man nur noch die Spuren des Zeitpfeils deuten kann. Sowohl der Ursprung als auch der
Anfang weisen eine riumliche und eine zeitliche Asymmetrie auf, die eine Offnung zur
Ungewissheit des Neuen zulassen.

c) Sprache des Anfangs: die Offenheit der Schnittstelle bei mehrwertigen Umwelten

Aus den anthropologischen Philosophien, insbesondere jener von Adolf Portmann — ex-
emplarisch in seinem Werk Um das Menschenbild: Biologische Beitrige zu einer Anthropologie
(1964) —, wissen wir bereits, dass die Menschwerdung einem Prozess der extrauterinen
Ontogenese gleicht. Das heif’t, dass die Anbindung an die Welt, die der Entbindung vom
Mutterkérper folgt (vgl. Saratxaga Arregi 2019: 121-131), ein Ubergangsprozess ist, der
nicht aufhort, sich zu vervollstindigen. Das bedeutet, das Ankommen in der Welt ist ein
Vorgang, der nicht aufhért >itberzugehen«. Dies wird in der Biologie als Ontogenese und
in der Tiefenpsychologie und Psychoanalyse als Ubertragung bezeichnet.

Das Neugeborene tritt in die offene Welt ein, indem es teilweise an der Umwelt der
Mutter sowie an denen anderer allmiitterlicher Instanzen teilhat. Der Anfang ist die Off-
nung zu mehreren Umwelten, an deren Schnittstelle sich sowohl der Ubergang als auch
die Ontogenese vollzieht. Die Welt des Neugeborenen, die durch die Sprache geformt
wird, formt sich in dieser ontologischen Differenz zwischen mehrwertigen Umwelten,
weil sie sich an eine offene Umwelt anbindet, als Folge des Verlassens der intrauterinen
Behausung - einer geschlossenen Umwelt —, deren Unumbkehrbarkeit als Verlust erlebt

il



122

Arantzazu Saratxaga

wird. Die Muttersprache bildet sich in dieser radikalen Offenheit, die nichts anderes be-
deutet als eine Asymmetrie der Herkunft.

1. Pythien
Das Relais der Mutter-X-Stimme

Dem Versuch, die Liebe zum Wissen untadelig zu machen, ordnete Sokrates den del-
phischen Spruch zu: vt oeautdv (gnéthi seautén). »Erkenne dich selbst, eine der sieben
Weisheiten, die Thales iiberliefert haben soll (vgl. Snell 1971: 12), steht als Spruch tiber
dem Apollotempel von Delphi. Sokrates griff diesen Satz auf und machte ihn zur An-
weisung einer neuen Ausrichtung der antiken Philosophie: Selbsterkenntnis als Weg zur
Wahrheit. Die Anweisung zur Wahrheitserkenntnis stammt aus den Klingen der Pries-
terinnen von Delphi, die durch das Orakel die Stimme der Mutter Erde anstimmten.
Sokrates machte die ritselhafte Botschaft der Priesterinnen zum Prinzip einer Philoso-
phie, die den Weg zur Wahrheit weist.

Die Pythien waren die Priesterinnen von Delphi und fiir dessen Orakel zustindig.
Sie waren auf Lebenszeit mit diesem Amt betraut. Ihre Aufgabe bestand darin, durch
Befragung des Orakels Rat zu erteilen. Die Uberlieferung iiber die Stadt Delphi, das
Orakel von Delphi und die Priesterin Pythia ist teilweise schwer zu interpretieren. Die
archiologischen Funde, das literarische und textliche Material sowie wissenschaftli-
che Untersuchungen zum Orakelkult in Delphi sind nicht einheitlich. Der Grund fiir
die Uneinheitlichkeit der aus zahlreichen Quellen stammenden Angaben liegt in der
mehr als »tausendjihrigen Geschichte mit ihren wechselnden politischen, sozialen und
wirtschaftlichen Bedingungen und Wechselfillen« (Friese 2012: 23). Bereits aus dem
siebten Jahrhundert v. Chr. gibt es Berichte iiber das Orakelheiligtum. Die berithmtes-
ten Dichter, Geschichts- und Tragddienschreiber bezeugen mit ergreifenden Worten die
Weissagungen von Delphi.* Nicht zuletzt ist die hohe Wiirdigung des Ortes unbestritten
und das Wirken der Priesterinnen als hdchst bedeutend bezeugt. Das Orakel von Delphi
hatte groflen Einfluss auf das innen- und auf’enpolitische Geschehen Griechenlands,
aber auch auf das Privatleben. Insbesondere bei der Kolonisationsbewegung im heu-
tigen Libyen zwischen 750 und 550 v. Chr. und in den Perserkriegen zwischen 480 und
470 v. Chr. waren die Ratschlige der Pythia fiir die politischen und militdrischen Ent-
scheidungstrager:innen ausschlaggebend. Auch fir das athenische Adelsgeschlecht der
Alkmeoniden beim Aufstieg der makedonischen Herrschaft seit dem Vierten Heiligen
Krieg (339-338 v. Chr.) waren die Priesterinnen angesehene Ratgeberinnen. Dariiber
hinaus erfilllten sie eine sehr wichtige Funktion in persénlichen Angelegenheiten, wie

1 Schon die homerischen Hymnen aus dem siebten Jahrhundert v. Chr. berichten von den »schon
flieenden Quellen« des Orakelheiligtums (Homerus 1976: Buch 22, V. 151). In der Folge gibt
es Uberlieferungen von Geschichtsschreibern wie Herodot (490/480-430/420 v. Chr), des Trago-
diendichters Euripides (480—406 v. Chr.) und des Dichters Pindar (522—446 v. Chr.) bis zum im
Romischen Reich lebenden Priester Plutarch (45—125 n. Chr.) und dem Reiseschriftsteller Pausa-
nias (115—180 n. Chr.).

2 Laut Herodot (vgl. Herodot 1940: Buch 1, 51, zit. n. Friese 2012: 21) Gbertrafen im fiinften Jahrhun-
dert v. Chr. die Weissagungen Pythias jene aller anderen griechischen Orakelheiligtimer.



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme

etwa bei der Befragung Homers nach seinem Geburtsort (vgl. Giebel 2001: 90). Delphi
war im achten Jahrhundert v. Chr. der Nabel der griechischen Welt (vgl. ebd.: 7), die
Ruhmeshalle und die Stadt der Ratsuchenden Griechenlands.

2. Apollotempel
In Erinnerung an den Sieg tber Python

»Es wird viel Verschiedenes itber Delphi selbst erzihlt und mehr noch iiber das Orakel
des Apollong, sagte Pausanias (1918: Buch 10.5.5, zit. n. Friese 2012: 23). Und es wird
viel von einer Priesterin namens Pythia berichtet, die unzweifelhaft im Namen Apolls
weissagte (vgl. ebd.: 27). Die Stadt Delphi mit dem Orakel und anderen lokalen Ein-
richtungen wie der Brunnenanlage (Kastaliaquelle und Kassotis) war seit der ersten
Jahrtausendwende v. Chr. Apoll geweiht. Der Apollonkult ist archiologisch belegt und
die homerischen Hymnen verherrlichen den ihm geweihten Tempel, in dem das Orakel
aufbewahrt wird.

Statte der Weissagung sei er fortan den Menschen, die stets mir hierher zufithren
werden vollzidhlige Hundertopfer, sei’s aus der Peloponnes, wo sie fruchtbaren Boden
besitzen, oder auch aus Europa, von Inseln, die wasserumrauscht sind, um sich weis-
sagen zu lassen; ich werd’ ihnen unfehlbar raten, allen nach Satzung geben Orakel im
schatzreichen Tempel [sic]. (Homer, Hymnus auf Apoll 287—289, zit. n. Giebel 2001: 12)

Die Mythen erzihlen invielfiltigen Versionen die Geschichte eines Drachens namens Py-
thon, der in Delphi wohnte und das Orakel bewachte. Bei Apollonios von Rhodos tragt die
Schlange den Namen Delphyne, wovon sich spiter der Name der Stadt herleitet. Bei Ovid
und Hyginus Mythographus trug die Schlange den Namen Python. Sie hauste lange Zeit
in einer Hohle an einer Quelle. Python, nach den homerischen Hymnen eine weibliche
Schlange, Tochter der Erde und Hiiterin ihrer Mutter Gaia, verfolgte Leto, die Geliebte
des Zeus und zukiinftige Mutter von Apoll und Artemisia. Im Auftrag von Hera, der Gat-
tin des Zeus, sollte sie die Geburt Apolls verhindern. Aus Rache besiegte der jugendliche
Gott im Kampf die Schlange Python (vgl. ebd.: 9). Aus ihrem vergossenen Blut wurde
der Apollontempel errichtet, der an den Sieg iiber die alten Michte erinnerte und zu-
gleich dem Orakelkult geweiht war. Der Sieg Apolls iiber die Schlange stellt jedoch eine
paradigmatische Wende zu einer neuen Ordnung dar, in der die in archaischer Zeit do-
minierenden chthonischen Krifte durch die neue Ordnung der olympischen Gottheiten
besiegt werden. Nicht umsonst ist der Sieg iiber den Drachen einer der berithmtesten
und am meisten verehrten Kulte der griechischen und romischen Welt. In der Tat be-
finden sich in Delphi die iltesten Spuren einer Orakelpraxis aus mykenischer Zeit. Im
mykenischen Tempel II von Kition auf Zypern wurde eine Bronzeleber mit Orakelin-
schriften aus dem 12. Jahrhundert v. Chr. gefunden (vgl. Friese 2012: 20). Offenbar sind
in Delphi mehrere mykenische Frauenfiguren entdeckt worden, die auf eine starke weib-
liche Machtfiille schliefRen lassen. Bevor die Gotter des Olymps die Herrschaft iiber die
Rechtsordnung itbernahmen, huldigten Schlange und Drache in mykenischen Tempeln
dem Orakelkult. Aischylos verkiindete die Wende zum olympischen Griechenland und

123



124

Arantzazu Saratxaga

den Sieg der neuen Ordnung tiber die Macht der scheinbar uralten Stimme der Mutter,
von den Gottergeschlechtern der Titanen, den Kriften der Erde, zu »der jungen Olympia,
den Kriften des Himmels« (Giebel 2001: 8).

Als erste Gottheit und das Protomantis, alssUrwahrsagerin, waltete Gaia hier, die Erd-
mutter, die von Uranos die Mutter der Titanen wurde, des dlteren Gottergeschlechts,
das Zeus und den Olympiern weichen musste. Auf Gaia folgte ihre Tochter Themis, die
Gottin des Rechts. Als Dritte nahm, mit Willen der Themis und ohne Gewalt, Phoibe
den Platz ein. Phoibes Tochter ist Leto, auch sie eine Titanin, die von Zeus die Zwillinge
Artemis und Apollon auf Delos zur Welt bringt. Phoibe, heifdt es weiter bei Aischylos,
ibergibt als Geburtstagsgeschenk Heiligtum und Orakelstétte ihrem Enkel Apollon,
der sich seitdem Phoibos Apollon nennt. (Ebd.: 9f.)

Die Stimme der Weissagung soll nun dem Tempelapoll dienen. Die Pythia verkiindete
Weisheiten aus der Kraft der Erde. Von dort, wo die Schlange saf3, ertonte die Stimme
der Mutter Erde im Dienste des Apollokultes, und die Priesterinnen weihten den Apollo-
tempel.

3. Saxa loquuntur
Omphalos spricht die Stimme der Mutter Erde

Pythien iibermittelten in der Regel keine Ja/Nein-Antworten, obwohl diese im archai-
schen Griechenland sehr beliebt waren. Die Antworten erfolgten in Form von Spriichen.
So kam es, dass Orakel, dem lateinischen oraculus entlehnt, »Sprechstatt« heiflt. Chres-
mos hief seine griechische Ubersetzung, was »Orakelspruch« bedeutet (vgl. Friese 2012:
7). Orakel leitet sich ebenfalls vom lateinischen oraculum, »Ort der Rede«, ab. Der Genius
Loci spricht. Die Weissagung fand in einer Halle des Tempels statt, dem Adyton, in dem
Pythia auf einem Dreifuf} sitzend die Orakelspriiche verkiindete (vgl. Maaf} 2007: 25).
»Neben ihr standen ein Lorbeerbaum, eine goldene und eine holzerne Statue des Apol-
lon und der sogenannte Omphalos, ein kegelformiger Stein, der nach einem Mythos des
Pindar den Mittelpunkt oder Nabel der Welt bezeichnete« (Friese 2012: 29).

Saxa loquuntur, »die Steine sprechen«. Die Stimme der Mutter Erde wird an einem
Ort empfangen, an dem sich ein Stein befindet, der auf Griechisch »Nabel« bedeutet.
Pindar nennt ihn den >Nabel der Welt«. Die Geschichte nach Pindar erzihlt, dass Zeus,
um den Mittelpunkt der Erde zu bestimmen, zwei Adler aufsteigen lief3, einen vom west-
lichen und einen vom 6stlichen Rand der Erdscheibe. Als sie sich entgegenflogen, trafen
sie sich genau in der Mitte der Erdscheibe.

An dieser Stelle wurde ein eiférmiger Stein (omphalos, »Nabel«) aufgestellt. Der
Omphalos-Stein gilt nicht nur wegen seines Fundorts im Adyton als Wahrsageobjekt,
sondern auch als Artefakt, aus dem die Stimme der Mutter (Erde) spricht. Auf dem
Omphalos-Stein soll »E GAS« eingemeifRelt gewesen sein, das von Plutarch kommen-
tierte mythische E der Erdgéttin Ga. Es wurde als eine Inschrift des Kultes der Mutter
Erde angesehen. Obwohl neuere lexigraphische Forschungen diese These als zweifelhaft
erscheinen lassen (vgl. Giebel 2001: 22), ist der Bezug des omphalos zur Mutter Erde



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme

im weitesten Sinne aus Sicht einiger Forscher:innen offensichtlich. Nach Jean-Pierre
Vernant (vgl. 1983: 160f.) gilt der omphalos von Delphi als Sitz der Hestia. Fiir ihn ist die
Analogie zwischen omphalos und Hestia, der runden Feuerstelle des Hauses, offensicht-
lich, da Hestia in einigen Darstellungen nicht auf ihrem Hausaltar, sondern auf einem
omphalos sitzt. Marie Delcourt (vgl. 1955: 144—149) gibt dem omphalos die Deutung der
Nabelschnur, die das Kind mit der Mutter verbindet, die Verwurzelung einer Generation
in der vorhergehenden und auch die Verwurzelung der menschlichen Gattung in der
Erde. Der omphalos, der mit der Erde verbunden ist, stellt gleichzeitig einen Punkt der
Einbettung dar, da er als Gefif} fir die Seelen und das Leben dient.

4. Wahn- und Wahrsagen

Die Kunst der Pythia war das Wahrsagen. Dies hatte mit Vorhersagen nichts zu tun, ob-
wohl die Wahrsagekunst der Vorhersagekunst gleicht. Die Kunst der Orakeldeutung hat
nichts mit der in die Zukunft blickenden Vorhersage zu tun. Vielmehr ging es darum,
Rat betreffend unl6sbare Probleme oder erklirungslose Fragen zu erteilen. Die Weisheit
der Priesterinnen lag in der Kunst, géttliche Botschaften aus dem Orakel zu empfan-
gen und sie auszusprechen, nimlich die Wahrheit zu sagen. Der Empfang erforderte
ein besonderes Wissen, das Horen der géttlichen Stimme. So kiindigten die delphischen
Priesterinnen es beinahe betend an: »Ich sage wahr, so wie der Gott es mir befiehlt«
(Aischylos 1987: v. 33).

Was den prophetischen Aussagewert der delphischen Orakel allgemein angeht, so
gilt hier, was bei Cicero in der genannten Schrift (cic.div.1,37f.) so formuliert wird: Das
delphische Orakel wire niemals so beriihmt gewesen, wenn es sich nicht durch die
hochste Wahrheit, summa veritate, ausgezeichnet hitte. (Giebel 2022: 38)

Die gottlichen Wahrheiten werden durch das Orakel an die Priesterinnen weiterge-
geben, die die Aufgabe haben, sie auszusprechen. Die Priesterinnen sind mit der
Wahrsagerei beauftragt. In der Tat hatte Sokrates den Orakelpriesterinnen die >gott-
liche Weissagung« zugeschrieben. Und Platon zeigt in seinem vielzitierten Phaidros,
wie die gottliche Besessenheit der Kunst der Weissagung gleicht. Er verwendet manike
(»gottliche Besessenheit«) und mantike (»Weissagung«) als zwei Bezeichnungen fir
ein und dasselbe Phinomen, zu dem er schlieflich auch die dichterische Inspiration
zihlt (vgl. Platon 1984—1987: 244f.). Platon verstand den Wahnsinn, den prophetischen
Wahnsinn, als Verstand der Wahrheit. Die géttliche Wahrheit kann nur im Zustand des
Wahnsinns empfangen werden.

Unwahristjene Rede, welche behauptet, dafl wenn ein Liebhaber da sei, man vielmehr
dem Nichtliebenden willfahren miisse, weil nimlich jener wahnsinnig sei, dieser aber
bei Sinnen. Denn wenn freilich ohne Einschriankung gilte, daR der Wahnsinn ein Ubel
ist, dann ware dieses wohl gesprochen: nun aber entstehen uns die grofRten Giiter aus
einem Wahnsinn, derjedoch durch gottliche Gunst verliehen wird. Denn die Prophetin
zu Delphi und die Priesterinnen zu Dodone haben im Wahnsinn vieles Gute in beson-

125



126

Arantzazu Saratxaga

deren und offentlichen Angelegenheiten unserer Hellas zugewendet, bei Verstande
aber kiimmerliches oder gar nichts (ebd.: 244).

Poetische Inspiration und Wahrsagung teilen den Wahn als Form von Intelligenz, die
héchsten Ideen zu empfangen. Diese Inspiration ist poetisch und dringt die Seele zu ei-
ner Hermeneutik des mantischen Sehens. Der Empfang der géttlichen Stimme erfordert
eine Alteration der Wahrnehmung.

4.1 Wahn-Sehen oder die gdttlichen Botschaften empfangen

Der Empfang gottlicher Wahrheiten erforderte eine tibermenschliche Aufnahmefi-
higkeit, auf die sich die Pythien als Medium vorbereiten mussten. Die kérperlichen
Techniken waren sehr anstrengend. Schon Tage vor dem festgelegten Befragungstermin
begann die Pythia mit den Vorbereitungen auf dieses Ereignis. Sie soll die ganze Nacht
gewacht, gefastet, sich verschiedenen Reinigungszeremonien unterzogen haben und
schlieflich zur heiligen Quelle gegangen sein, um darin zu baden (vgl. Friese 2012: 28).
Die Reinigungsrituale bereiteten den Empfang der Stimme der Mutter-Erde vor. Dazu
gehorte das rituelle Bad in der Kastaliaquelle vor der Befragung. Danach forderte Pythia
die Klient:innen des Orakels auf; sich in der Quelle zu reinigen. Zu den Vorbereitungs-
ritualen gehodrten »das Trinken aus der Quelle Kassotis, das Kauen von Lorbeerblittern
und das Anziinden von Riucherwerk« (Giebel 2001: 18). Dann kam das Dreifufiritual.
Der Dreifufd war ein Gebrauchsgegenstand, je nach GréRe zum Kochen - die Bronzenen
dienten zum Kochen des Opferfleisches — oder zum Baden (vgl. ebd.: 14). Von Homer
wissen wir, dass er ein sehr begehrter und geschitzter Gegenstand war. Pythia safd
auf einem Dreifuf? iiber der Erdspalte, aus der betiubende Dimpfe aufstiegen, die sie
einatmete (vgl. ebd.: 18). Archiologisch ist diese Spalte nicht nachweisbar, neuerdings
werden Spuren von Ethylen, Ethan und Methan um und unter dem Tempel diskutiert
(vgl. ebd.: 12). Das Einatmen der berauschenden Dimpfe 6ffnete den Geist der Pythia
fiir die Stimme der Mutter. Auf dem Dreifuf offenbarte sich Pythia den Urkriften der
Erde mit Informationen zur gestellten Frage. Die von der Priesterin gespiirten Erdkrifte
inspirierten sie und versetzten sie in einen ekstatischen Zustand. Sie geriet in Trance,
wobei sie ihren Korper verlieRR. In diesem tiberwiltigenden Zustand war die Priesterin
aufer sich. In der hochsten Ekstase des Wahns war ihr Geist bereit, die gottliche Wahr-
heit zu sehen und in Versen auszudriicken. Der Dichter Pindar von Theben nannte sie
»die Priesterin, die bei den goldenen Adlern des Zeus sitzt«, und »die delphische Biene«
(MaaR 2007: 17). Ihr kérperlicher Kontakt mit dem Allerhéchsten und das Aussprechen
seiner Wahrheiten in Versen wurden von den Dichtern hoch geschitzt. Der poetischen
Inspiration ist, wie wir gesehen haben, die gottliche Besessenheit zu verdanken, die fiir
die Weissagekunst notwendig ist. Das Aussprechen von Botschaften geschieht in erster
Linie durch den Empfang der Stimme von Mutter Erde, nicht iber die Ohren, sondern
durch die unmittelbare Hingabe des Korpers an die géttliche Stimme. Der Kdrper der
Pythia ist das Bindeglied zwischen dem Fragenden und der Stimme der Mutter-Erde.
Nicht umsonst sind es Frauen, die ihren Kérper als Empfangsmedium zur Verfiigung
stellen. Misshandlungen und Gewalt gegen Priesterinnen waren keine Seltenheit. Aus
diesem Grund wurden einige Mafinahmen ergriffen, z.B. die Beschiftigung ilterer



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme

Frauen. Anfangs wurden auch junge Frauen eingesetzt. Da es spiter zu Ubergriffen
auf junge Pythien kam, wurden nur noch iltere Frauen in dieses Amt berufen. Nach
Plutarch war die Misshandlung der Pythien der Grund fir den Untergang des Orakels
von Delphi (vgl. Plutarco 2007: 121-168).

4.2 Wahrsage: von Protomantis zu Chresmos

Der Korper der Pythia dient als Ohr fiir die géttliche Eingebung, die den Geist der Wahr-
sagerinnen in Wahnvorstellungen versetzt. An der Wahrhaftigkeit des Wahns ist nicht zu
zweifeln. Thr Wahn ist Erkenntnis. Nun miissen die géttlichen Wahrheiten ausgespro-
chen werden. Aber in welcher Form werden die wahren Botschaften ausgesprochen? Im
antiken Griechenland und im Umfeld von Delphi gab es verschiedene Formen des Ora-
kels. Neben Ja/Nein konnte auch die Bewegung von Lorbeerblittern abgelesen werden.
Losentscheidungen gab es ebenfalls. Berithmt wurde Delphi aber durch seine Spruch-
orakel, in denen gefragt wurde: »Was ist besser und heilsamer zu tun?« (Giebel 2001: 15)

4.3 Sprachakt: Der locus Erde stimmt

Die Priesterinnen dienen dem Apollotempel, aber die Stimme der Mutter scheint die
Antwort zu geben. Sie aber folgen der Stimme der Gottheiten, die aus dem locus des
vergossenen Blutes der Mutter Erde spricht. Der locus Mutter-Erde ist die Stimme, die
von den Ohren der Pythien empfangen und von ihren Stimmen in Téne verwandelt
wird. Die Altphilologin Marion Giebel (2001: 27) sagt dazu, das »Singen von Versen« sei
mit der Verkiindigung des Orakels verbunden. Viele berithmte Prophezeiungen sind in
Versen iiberliefert, meist in epischen Hexametern und jambischen Versen, auch in Tria-
metern (vgl. ebd.). Plutarch stellt in seinem Dialog: Warum spricht die Pythia heutzutage
nicht mehr in Versen?, einen Zusammenhang zwischen dem Verschwinden des Orakels
und der Form der Verkiindigung her. Er beklagt, dass die Botschaften der Priesterinnen
nicht mehr in Versen vorgetragen werden. Die Prosaform der Orakelverkiindigung sei
jedoch kein Zeichen des Niedergangs. »Zwar habe es frither neben den Versorakeln auch
Spriiche in Prosa gegeben. In fritheren Jahrhunderten waren aber Versformen fiir jede
Art literarischer Vermittlung weit verbreitet« (ebd.: 25). Die Pythien sollten aber auch
in langer metrischer Prosa Auskunft geben, »wie Herodot in seinem Geschichtswerk
anfithrt« (ebd.: 27). Die literaristhetische Qualitit der Verse ging zugleich mit einem
volkstiimlichen, koméddienhaften Stil einher.

Viele Orakelverse wurden als anriichig und spéttisch empfunden, zumal manche Ora-
keltatigkeit wenig Ansehen genoss. In den Rittern des Aristophanes (V. 1037-8) finden
wir eine Parodie mit komischer Uberzeichnung typischer Ziige: Eine Frau wird im hei-
ligen Ethen einen Lowen gebiren, der mit vielen Micken fiir das Volk kimpfen wird
(MaafR 2007: 18).

Die poetische Uberhéhung kommt jedoch einer dunklen Ritselhaftigkeit gleich. Die
meisten Antworten waren mehrdeutig formuliert. Tatsdchlich waren die Weissagungen
alles andere als klare Antworten auf Fragen. Die Weisheit der Aussagen lag vielmehr

127



128

Arantzazu Saratxaga

darin, dass sie die Fragen mit einem ratselhaften Satz beantworteten, der zur Selbst-
findung des Auswegs fithren konnte. Auf diese Weise gelang es den Priesterinnen, den
Fragenden den Blick auf eine Losung zu er6finen, die im Problem selbst zu finden war.
Es gehorte zum Orakelkult und entsprach der erzieherischen Aufgabe des delphischen
Geistes, die Ritsel zu entschliisseln. Seine Vieldeutigkeit war typisch fiir das delphische
Orakel.

Es konnen einfache und kurze Sitze sein, z.B.: »Aber mir gefillt die Handvoll Kérner
besser, die mir der tapfere Mann der Hermine darbringt« (Parke/Wormell 1956: Nr. 242,
zit. n. Giebel 2001: 51), fiir deren Verstindnis aber die Auslegungskunst heranzuziehen
war. Sie waren mehrdeutig, und die Botschaften mussten durch Interpretation ent-
schliisselt werden. Heraklit hat eine wichtige Bemerkung zu den pythischen Spriichen
(chresmos) hinterlassen: »Der Herr, dem das Orakel von Delphi gehoért, sagt nichts, er
verschweigt nichts, er deutet an« (ebd.: 25). Die Adressat:innen miissen die Botschaften
interpretieren und die Ritsel deuten. Die Lehre der ritselhaften Orakel lag in der Deu-
tung. Sie mussten interpretiert, d.h. von den Empfinger:innen entschliisselt werden,
um daraus eine Antwort abzuleiten. Die Zuhérer:innen tibernahmen die Verantwor-
tung fiir die Interpretation der Botschaft. Es war die ernsthafte kommunikative Ethik
der Pythia, dass die Empfinger:innen selbst die Entscheidung trafen, was genau sie
empfingen. Tragische Handlungen sind die Folge. Ein Beispiel dafiir ist die von Herodot
erzihlte Geschichte des Koisos, der trotz Bejahung oder Verneinung des pythischen
Orakelspruchs in eine Sackgasse geriet. Auf seine Frage erhielt er eine Antwort, deren
Ausfithrung nicht die giinstigste Losung versprach. Trotz Annahme oder Ablehnung des
pythischen Rates erwartete ihn ein diisteres Schicksal. Dieser Teufelskreis des Spruchs,
der eigentlich die ritselhafte Frage in sich birgt, stellt den Fragenden vor eine doppelbs-
dige Situation, die spiter in der spitarchaischen und frithklassischen Zeit als Tragodie
bezeichnet wurde. Die Odipustragédie thematisiert z.B. die Missachtung des Orakels
durch den Kénig von Theben, Laios.

b. Die Rekursivitat ins Offene
Die Hermeneutik des Horens

When we listen, we open ourselves
Glanville 2012: 170

5.1 Die Deutung der Spriiche und ihrer Aufschreibung

Aus der Quelle — den Orakeln von Delphi — wihlt die jeweilige Empfingerin jene
Informationen aus, die sie weitergibt. Die Priesterinnen geben die Asymmetrie der
Orakelstimme in der gleichen offenen Form der Deutung an die Fragenden weiter,
die wiederum aufgeschrieben oder deren Ritsel im Tempel aufgezeichnet wird. Die
Inschrift in der Vorhalle des Apollotempels: »Erkenne dich selbst«, spiegelt den Geist
von Delphi wider, der dem Orakel zugeschrieben wurde. Selbsterkenntnis und Selbst-
bescheidung haben eine doppelte Bedeutung: Zum einen warnen sie vor der Blindheit
der Selbstitberschitzung, zum anderen liegt die Wahrheit im inneren Horen. Die Kunst



Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme

des inneren Horens ist gleichbedeutend mit der Kunst, die Spriiche Pythias zu deuten.
Bekanntlich hat Sokrates diese Weisheit zum Prinzip einer mieutischen Gnoseologie
gemacht. Selbsterkenntnis ist das Wissen um die Weisheit Delphis, die in der Schrift
iiber die Stimme der Mutter Erde, der Quelle, iiber die Stimme der Pythia bis hin zur
Stimme der Philosophie vermittelt wird. Heinz von Foerster, Gregory Bateson und
Glanville haben vor allem die Hermeneutik des Horens sehr grindlich entwickelt und
die Bedeutung der Kommunikation als soziales Agens auf das Zuhoren und Aufnehmen
ausgerichtet. Lernen geschieht ausschliefilich durch Rezeption. Durch das Zuhéren
nimmt man am Kreislauf der Kommunikation teil. Glanville (ebd.: 168) sagt: »Wenn
wir zuhodren, konnen wir (unser Verstindnis von) in das Verstindnis der anderen ein-
flieRen lassen«. Auf diese Weise wird jede Partei gleichzeitig Sender und Empfinger.
Jeder Teilnehmer an der Kommunikation empfingt und sendet. Das Empfangen ist ein
aktiver Entscheidungsprozess, bei dem alle Beteiligten eine bewusste oder unbewusste
Entscheidung dariiber treffen, was sie annehmen und was nicht. »The receiving of this
piece of information — is a piece of learning, and is demonstrated to be so by the fact that
having received it, I am now changed and respond in a special way« (Bateson 2000: 249).
Der Anfang der Kommunikation verweist auf eine Quelle, die nicht mehr als die Menge
aller moglichen Botschaften gedacht werden kann. Die Quelle setzt die Asymmetrie der
Botschaften voraus. Man kennt nicht und wird nicht die Quelle der Information kennen,
sondern nur ihre Ubermittlung durch den Mund der Priesterinnen. Die Asymmetrie
der Information besagt bereits, so die pythische Weissagung, dass in den Worten von
Heinz von Foersters (1996: 46) Hermeneutik des Horens »der Horer, nicht der Sprecher,
die Bedeutung einer Aussage bestimmt«.

Eshandelt sich um eine Asymmetrie der Information, die jedoch durch die Offenheit
der Deutung gekennzeichnet ist. Die Wiederholung der ritselhaften Frage, das Reentry
des Mysteriums in den Kommunikationskanal, 6ffnet wiederum die Interpretation fiir
die Rezipient:innen.

5.2 Wenn die Pythien nicht mehr empfangen kdnnen: die versiegte Quelle

Die artikulierten Laute der Pythia wurden vermutlich von der Priesterschaft »itber-
setzt«. Die Priester waren fiir die Niederschrift der Laute Pythias zustindig (vgl. Friese
2012: 34) und iibernahmen nun auch die Interpretation. Denn die »Delegationen der
Stidte und Konige mussten eine genaue schriftliche Formulierung der Antwort [..]
mit nach Hause bringen, was der Gott gesagt hatte« (Giebel 2001: 25). Wenn aber die
ritselhaften Botschaften in einer diskursiven Kommunikationsform verschriftlicht und
die zu deutenden Ritsel zu wissenschaftlichen Aussagen werden, die sich der Deutung
verschliefRen, dann ist die Stimme der Mutter X nicht mehr in den Kommunikations-
kreislauf eingebunden und dieser endet im Stillstand.

Plutarch widmet ein ganzes Buch der Frage, warum die Pythier nicht mehr in Versen
sprechen (vgl. Plutarco 2007). Dies sollte ein Argument fiir den Niedergang des Orakels
von Delphi sein. Offenbar war das keine Ausnahme. Irgendwann war man nicht mehr in
der Lage, die Stimme des Orakels zu empfangen.

Wenn die Empfinger:innen zerstort werden, versiegt die Quelle und die Kommuni-
kation hért auf. Die Kommunikation endet, wenn es keine Empfinger:innen mehr gibt,

129



130

Arantzazu Saratxaga

die den Kreislauf der Kommunikation aufrechterhalten kénnen. Am Anfang der Kom-
munikation steht der Empfang.

6. Mutter-Stimme: die Stimmer einer Asymmetrie, das Versagen der Anfénge

The argument presented is, that, for
participation and connectedness to be
possible, we need to learn to listen, and to
value listening, rather than being»giving our
voicex.

Glanville 2012: 165

Am Anfang war der Empfang des Wortes, dessen Sendung asymmetrisch bleibt, das aber
den Kreislauf der Kommunikation, den Akt des Sprechens in Gang hilt. Der Mund der
Pythia, durch den die Stimme der Mutter Erde ertonte, stellte die Kommunikation dar,
d.h. die Ubertragung von Botschaften in der Empfangsbereitschaft. Das Ubertragen der
Stimme der Mutter Erde war dann vor allem ein Empfang.

Am Anfang war die Quelle, die unvollstindige Menge aller méglichen Botschaften,
aus der das ausgewahlte Wort durch das Horen bzw. den Empfang markiert wird. Am
Anfang war die Unwissenheit des Wortes, das nur durch seine Rezeption bestimmt wird
und dessen Ungewissheit in den Kreislauf der Kommunikation zuriickkehrt. Am Anfang
war die Asymmetrie der Stimme Mutter-X, denen wir den Anfang der Geschichte des
Wissens zu verdanken haben.

Literatur

Aischylos (1987): Die Orestie. Agamenon. Die Totenspende. Die Eumeniden. Hg. u. tibers.
v. Emil Staiger. Stuttgart.

Bateson, Gregory (2000): Steps to an Ecology of Mind. Chicago.

Bergson, Henri (1908): Materie und Gedichtnis. Essays zur Beziehung zwischen Korper
und Geist. Autoris. u. v. Verf. selbst durchges. Ubertr. mit einer Einf. v. Wilhelm Win-
delband. Jena.

Delcourt, Marie (1955): Loracle de Delphes. Paris.

Dudenredaktion (0.].): »Muttersprache«. In: Duden online; online unter: https://www.d
uden.de/node/100255/revision/1441688 [Stand: 1.8.2025].

Foerster, Heinz von (1996): Der Wiener Kreis — Parabel fiir einen Denkstil. In: Friedrich
Stadler (Hg.): Wissenschaft als Kultur: Osterreichs Beitrag zur Moderne. Wien/New
York, S. 29-48.

Friese, Wiebke (2012): Die Kunst vom Wahn- und Wahrsagen. Orakelheiligtiimer in der
antiken Welt. Darmstadt/Mainz.

Glanville, Ranulph (2012): The Black Boox. Vol. 1: Cybernetic Circles. Wien.

Giebel, Marion (2001): Das Orakel von Delphi. Geschichte und Texte. Griechisch/
Lateinisch/Deutsch. Stuttgart.


https://www.duden.de/node/100255/revision/1441688
https://www.duden.de/node/100255/revision/1441688

Die Asymmetrie der Mutter-X-Stimme

Heidegger, Martin (1985): Gesamtausgabe. Abt. 1: Ver6ffentlichte Schriften 1910-1976.
Bd. 12: Unterwegs zur Sprache. Hg. v. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt
a.M.

Herder, Gottfried Johann (2011): Abhandlung itber den Ursprung der Sprache. Stuttgart.

Herodot (1940): Geschichten. Herodotos von Halikarnassos. Bd. 1. Dt. v. Adolf Schéll. Hg.
v. Oskar Weitzmann. Naunhof/Leipzig; online unter: https://www.projekt-gutenber
g.org/herodot/geschici/chapoo1.html [Stand: 1.8.2025].

Homerus (*1976): Werke in zwei Binden. Bd. 1: Ilias. Aus dem Griech. v. Dietrich Ebener.
Berlin/Weimar.

Humboldt, Wilhelm von (1994): Uber die Sprache: Reden vor der Akademie. Hg., komm.
u. mit einem Nachwort vers. v. Jiirgen Trabant. Tibingen/Basel.

Kittler, Friedrich (1995): Aufschreibesysteme 1800, 1900. 3., vollst. iiberarb. Neuaufl.
Miinchen.

Maaf$, Michael (2007): Das antike Delphi. Miinchen.

Parke, Herbert William/Wormell, Donald Ernest Wilson (1956): Delphian Oracle. Bd. II:
The Oracular Response. Oxford.

Pausanias (1918): Description of Greece. Bd. 4: Books 8.22-10 [Griechisch-Englisch].
Ubers. v. William Henry Samuel Jones. Cambridge/London; online unter: https://w
ww.theoi.com/Text/PausaniasioA.html#s [Stand: 1.8.2025].

Platon (1984-1987): Phaidros. In: Ders.: Platons Werke. Erster Theil. Hg. u. iibers. v.
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher. Neuausgabe der 2., verb. Aufl. [1817-1826].
Berlin; online unter: https://www.projekt-gutenberg.org/platon/platowr1/phaidro1
.html [Stand: 1.8.2025].

Plutarco (2007): Sobre los ordculos. Por qué cesan los ordculos. Por qué la Pitia no da sus
ordculos en versos. Sobre la misteriosa »E« que hay en Delfos. Palma de Mallorca.

Portmann, Adolf (1964): Um das Menschenbild: Biologische Beitrige zu einer Anthropo-
logie. Stuttgart.

Saratxaga Arregi, Arantzazu (2019): Matrixiale Philosophie. Mutter — Welt — Gebdrmut-
ter: zu einer dreiwertigen Ontologie. Bielefeld.

Snell, Bruno (Hg.; 1971): Leben und Meinungen der Sieben Weisen. Miinchen.

Stadler, Arnold (2019): Heimat ist, wo die Muttersprache gesprochen wird. »Hosch't
Langkweil ghett?« In: Einfach leben 14, H. 5: Heimatgefiihle, S. 6f.

Vernant, Jean-Pierre (1983): Mito y pensamiento en la grecia Antigua. Barcelona.

131


https://www.projekt-gutenberg.org/herodot/geschic1/chap001.html
https://www.projekt-gutenberg.org/herodot/geschic1/chap001.html
https://www.theoi.com/Text/Pausanias10A.html#5
https://www.theoi.com/Text/Pausanias10A.html#5
https://www.projekt-gutenberg.org/platon/platowr1/phaidro1.html
https://www.projekt-gutenberg.org/platon/platowr1/phaidro1.html






